
LA COMUNIDAD OKUPA 
DE PROSFYGIKÁ EN ATENAS

ALGUNAS PALABRAS DE NUESTRA 
 HISTORIA, AUTONOMÍA Y LUCHA





LA COMUNIDAD OKUPA 
DE PROSFYGIKÁ EN ATENAS

ALGUNAS PALABRAS DE NUESTRA 
 HISTORIA, AUTONOMÍA Y LUCHA



Índice
Prólogo....................................................................................................................3

Historia del Barrio....................................................................................................6

Historia de la Comunidad........................................................................................8

Autonomía...............................................................................................................9

Dos ejemplos de nuestras estructuras.....................................................................11

Estructura de Panadería..........................................................................................11

Estructura de Mujeres.............................................................................................13

Estructura Administrativa........................................................................................15

Comunidad - Plataforma - Comité..........................................................................17

Relaciones - Problemáticas - Herramientas - Justicia transformadora......................19

Represión y defensa de la comunidad. Autodefensa social......................................22

Internacionalismo..................................................................................................25

Epílogo..................................................................................................................27



“Hay momentos en que un acontecimiento o una lucha
irrumpen con intensidad, como elementos vitales,

en la capacidad de configurar el presente.”
— Walter Benjamin

Si miramos hacia adentro y nos preguntamos: ¿cuál es ese ele-
mento que hace al ser humano apático, temeroso, permitir que se 
pisotee su dignidad y observar como espectador cómo le arrebatan 
la vida de las manos, qué responderíamos? ¿Qué sucede realmente 
para que el ser humano moderno, especialmente en las socieda-
des occidentales, quede paralizado y se convierta en juguete de 
quienes toman decisiones por él, las implementan y finalmente las 
imponen con plena legalidad?

La ley y el hombre. El hombre y su lucha con el poder. Está claro 
que, desde que existe el poder institucionalizado, esta lucha es in-
cesante. Esquilo describe esta lucha de forma muy vívida en “Pro-
meteo Encadenado”, destacando la relación estructural entre el 
Estado y la violencia al presentar a la Violencia y al Estado como 
hermanos: los dos que clavan a Prometeo en la roca. La resistencia 
del ser humano frente a la violencia—organizada y legitimada por 
la autoridad—está grabada en la historia. Una serie de rebeliones, 
resistencias, revoluciones y, por supuesto, sangre, han trazado el 
camino de la humanidad: personas que lucharon contra la injus-
ticia, la desigualdad y el dolor que el poder imponía en sus vidas, 
salvaguardando la dignidad frente a la barbarie que intenta domi-
narnos por completo como especie.

Prólogo

3



4

Esta barbarie, basada en el lucro de unos pocos y en la explo-
tación de muchos, se extiende también a los conceptos: muchos 
de ellos han sido distorsionados, a pesar del largo y comple-
jo proceso que atravesó la humanidad para codificarlos en len-
guaje. Uno de estos conceptos es la autonomía, constantemente 
mencionada y promovida como una de las grandes posibilidades 
de la vida moderna. Pero ¿puede una persona ser realmente 
autónoma dentro del marco de las sociedades capitalistas, don-
de dominan el individualismo y la privatización? La respuesta 
es no, porque la misma palabra autonomía no contiene solo el 
“yo”, sino también la ley, la distribución, el compartir... Tal vez, si 
quisiéramos hablar de autonomía fuera de lo social o colectivo, 
deberíamos inventar una nueva palabra. Una de las definiciones 
más acertadas de autonomía la dio Cornelius Castoriadis, quien 
dijo:

“La autonomía no es el cierre, sino la apertura.”

Comprendemos entonces que se trata de una autonomía colecti-
va-social. Es decir, la autonomía del individuo aislado, fuera de la 
sociedad, es imposible; se encuentra en un no-lugar.

La formación de comunidades fue la forma natural en que los hu-
manos sobrevivieron en la prehistoria y durante la mayor parte de 
su existencia como homo sapiens, hasta el surgimiento del patriar-
cado, basado en la revolución agrícola, con la creación de clases 
y divisiones de género. La historia demuestra que hemos llegado 
hasta aquí como especie porque formamos comunidades donde los 
miembros se protegían, se apoyaban, compartían tareas, y cada 
persona tenía un rol que beneficiaba al conjunto, y por ende, a sí 
misma.

Las autoridades lo saben muy bien: dentro de una comunidad, 
las personas se fortalecen precisamente porque no están solas, 
pueden responder más fácilmente a sus necesidades y, en con-
secuencia, el miedo disminuye cuando todo se enfrenta colec-
tivamente. Con el paso del tiempo y el fortalecimiento de los 



5

poderes, la idea de comunidad fue demonizada, convertida en 
algo antinatural, y se impuso el modelo del ser humano-indi-
viduo que puede, por sí solo, enfrentarse a todo, sobrevivir y 
ascender socialmente. Hacer acuerdos comunes sobre principios 
institucionales y éticos, compartir el espacio, los bienes y los re-
cursos, tomar decisiones colectivamente—todo lo que constituye 
el comunitarismo—se presenta hoy como algo irracional. Pero 
como dice Eduardo Galeano:

“El mundo al revés premia al revés: desprecia la honestidad, 
castiga el trabajo, premia la falta de escrúpulos y alimenta 
las atrocidades. Sus maestros culpan a la naturaleza: la injus-
ticia, dicen, es ley natural.”

La Comunidad Okupa de Prosfygiká, formada en 2010, es una 
comunidad que conecta el pasado con el futuro. Sostiene ese hilo 
de conexión de una ley natural dentro del mundo irracional del 
presente. Conserva la chispa de una vida fuera de la barbarie, 
aspirando a la igualdad y la humanidad. Esta iniciativa única en 
suelo europeo—con unas 27 nacionalidades y lenguas—desafía la 
narrativa de la “incomunicación de Babel” y logra hablar un idio-
ma común: aquel que da fuerza a las sociedades para sobrevivir y 
evolucionar; que refuerza los lazos; que permite al individuo tener 
autonomía; que nos devuelve la humanidad perdida. Ese idioma 
no es otro que el de la solidaridad.

La existencia de esta Comunidad es una realidad, que ocurre aquí 
y ahora, en el corazón de una metrópolis, entre el Palacio de Jus-
ticia y la Jefatura de Policía. Naturalmente, ha molestado al po-
der, que—movilizando todos sus mecanismos—primero intenta 
construir, a través de los medios oficiales, el perfil de un barrio 
abandonado infiltrado por delincuentes y terroristas, para justi-
ficar luego la intervención de las fuerzas represivas (con uso de 
gases, granadas aturdidoras, balas de goma, incursiones domici-
liarias, palizas, secuestros, etc.) en un vecindario de 400 personas 
lleno de vida, situado entre dos hospitales, uno de los cuales es el 
mayor hospital oncológico del país.



6

Para la Comunidad, la violencia del poder es esperada, y la re-
sistencia frente a esa violencia, un hecho natural. Cada día, un 
enjambre humano en una colmena de 14.500 m² responde a sus 
necesidades, se autoorganiza, y teje lenta pero firmemente una 
nueva cultura: una guía hacia ese “otro mundo” que habita desde 
hace años en los sueños de quienes nunca dejaron de creer que “la 
belleza salvará al mundo

Historia del Barrio

El complejo de viviendas Prosfygika de la Avenida Alexandras en 
Atenas fue construido entre 1933 y 1936 en un terreno de 14.500 
m², con el fin de alojar a refugiados provenientes de Asia Menor. 
Estas personas ya se habían asentado en la zona desde la década 
de 1920, tras la Catástrofe de Asia Menor, construyendo chabolas 
improvisadas. En total, se construyeron 8 bloques de apartamentos 
con 228 viviendas, además de patios, espacios comunes y un área 
exterior alrededor y entre los edificios. Su arquitectura se basa en 
el movimiento modernista Bauhaus. La disposición de los espacios 
interiores, junto con las amplias y variadas zonas compartidas, fo-
mentaba la interacción y convivencia de los residentes, promovien-
do un estilo de vida más comunitario.

Con el tiempo, los refugiados comenzaron a comprar los aparta-
mentos a través de préstamos con condiciones preferenciales, y el 
barrio se llenó de vida, habitado por personas que venían del exilio 
y traían consigo una cultura diferente. En diciembre de 1944, pocos 
meses después de la retirada de los ocupantes alemanes, durante 
la Batalla de Atenas (que marcó el inicio de la Guerra Civil grie-
ga y del inicio de la Guerra Fría), Prosfygiká fue un escenario de 
enfrentamientos. Los residentes, junto con los vecinos de la zona, 
encabezaron la resistencia contra las fuerzas estatales y los nuevos 
ocupantes británicos. Los edificios fueron duramente atacados, y 
hasta hoy conservan las marcas de las balas y morteros disparados 
por el ejército griego y británico.



7

Con el paso del tiempo, el Estado amenazó en varias ocasiones 
con arrasar este barrio histórico. Durante la dictadura militar, se 
emitió una decisión ministerial que ordenaba la demolición de 
las primeras cuatro filas de edificios para construir el Palacio de 
Justicia, aunque este plan nunca se concretó. Los rumores sobre 
su demolición y modernización continuaron durante las décadas 
siguientes. Finalmente, a finales de los años 90, se decidió demoler 
el barrio para construir un centro comercial y un estacionamiento 
subterráneo, integrándolo con el estadio al otro lado de la calle.

En ese momento, intervino la Compañía Inmobiliaria del Estado 
(KED), ofreciendo a los residentes una compensación económica 
muy baja para abandonar sus hogares. Quienes se negaran, serían 
desalojados mediante expropiación forzosa. Al principio, los resi-
dentes resistieron, pero bajo un clima de miedo e intimidación, el 
Estado logró expulsar a la mayoría de ellos para 2003, y 177 apar-
tamentos pasaron a manos del Estado.

Sin embargo, 51 residentes se negaron a ceder. Con el apoyo de la 
Escuela de Arquitectura, de colectivos solidarios y de diversas orga-
nizaciones, recurrieron al Consejo de Estado. Tras dos sentencias en 
2003 y 2009, los bloques de Prosfygiká fueron declarados edificios 
protegidos, como monumentos de la historia moderna, tanto por su 
arquitectura de estilo Bauhaus como por las huellas de metralla y 
balas aún visibles, resultado de los enfrentamientos de diciembre 
de 1944 entre fuerzas de resistencia y los gobiernos fascistas con 
sus aliados británicos. …Es verdaderamente llamativo cómo un Es-
tado entero ignoró la importancia histórica de estos edificios, casi 
llevándolos a su desaparición…

 



Historia de la Comunidad

8

“Lo único que propusimos fue cambiar el mundo.
Todo lo demás, lo hemos improvisado.”

— Entonces subcomandante Marcos, ahora El Capitán Marcos

En el barrio de Prosfygiká (Prosfygiká significa viviendas de refugia-
dxs) de la Avenida Alexandras, comenzamos a vivir, como okupas 
autónomos/as de diversos orígenes políticos y culturales, ya desde 
principios de los años 2000. Esto ocurrió poco después de que el Es-
tado expulsara, mediante amenazas de expropiación y demolición, 
a 177 de los 228 propietarios/as de los apartamentos de Prosfygi-
ká, utilizando el miedo como herramienta.

En ese entonces, mafias habían tomado control de muchas vivien-
das, las subarrendaban ilegalmente, fabricaban y traficaban drogas, 
y saqueaban el barrio. La policía entraba y salía diariamente para 
cobrar su parte de las ganancias. Esta era la situación inicial que 
activó nuestra necesidad de colectivizarnos, junto con la conciencia 
de que la represión vendría inevitablemente, ya que el Estado y el 
capital querían explotar el barrio y gentrificarlo, al considerarlo un 
“filete” inmobiliario en el centro de la ciudad.

Comprendimos que para sobrevivir teníamos que unirnos y organi-
zarnos colectivamente. Imaginamos una comunidad en la que las 
personas viviéramos juntas, donde las viviendas fueran compartidas 
y no propiedad de nadie, donde las decisiones se tomaran colecti-
vamente, donde los miembros se apoyaran mutuamente y lucharan 
juntos por sus vidas. Imaginamos una comunidad autónoma capaz 
de sobrevivir produciendo alimentos, manteniendo las viviendas y el 
barrio con nuestro propio trabajo, y educando a nuestros hijos dentro 
de la comunidad, sin depender de una escuela tradicional con todos 
sus problemas. Una comunidad libre de violencia interna, donde los 
problemas se resolvieran con inclusión, horizontalidad y aceptación. 
Imaginamos muchas cosas. Y decidimos hacerlas realidad.



9

Pero ¿cómo se pasa de la imaginación a la acción? ¿Cómo se hace 
real lo imaginario?

Las respuestas no son sencillas, porque es necesario construir una 
alternativa frente a lo ya existente. Sin embargo, la autoorgani-
zación, de manera natural, encontró su camino. Las respuestas 
comenzaron a caminar por la senda de una perspectiva común. 
En ese camino estaban escritas palabras como: “estructuras”, “in-
fraestructura”, “grupos de trabajo”, “rendición de cuentas”, “críti-
ca” y “autocrítica”. Poco a poco, se añadieron más palabras que 
se convirtieron en nuestras herramientas para organizar la comu-
nidad.
 

Autonomía

“Es nuestra creencia y nuestra práctica que para rebelarse y luchar,
no se necesitan líderes, ni caudillos, ni mesías, ni salvadores.

Para luchar, solo se necesita un poco de vergüenza,
algo de dignidad y mucha organización.”

— Entonces subcomandante Marcos, ahora El Capitán Marcos

Nuestro sistema social genera violencia que se normaliza y legiti-
ma. Entendemos que su estructura conduce a un callejón sin salida—
agravando la injusticia, reforzando la violencia y provocando dolor 
en los estratos más bajos. La respuesta a algo tan vasto, impersonal 
e invencible es crear un nuevo modo de organización: donde noso-
tros, no autoridades al servicio de las élites económicas, tomemos las 
decisiones que dan forma a nuestras vidas, en lugar de que “nuestros 
cuerpos y almas sean arrojados a las muelas del molino”.

En este contexto, en Prosfygiká de la Avenida Alexandras ha surgido 
un barrio de esperanza y resistencia. Un fragmento del futuro: una 
comunidad autoorganizada en pleno centro de una megaciudad 
europea—basada en la solidaridad, el respeto mutuo y la dignidad. 



10

Funciona sin jerarquías, con decisiones compartidas y responsabili-
dad colectiva sobre nuestras vidas. Lo que algunos imaginan para 
la sociedad ya está sucediendo aquí—no como algo acabado, sino 
como proceso en desarrollo, en el aquí y ahora.

En la comunidad, hablamos diferentes lenguas, profesamos distintas 
religiones—o ninguna—y venimos de diversos trasfondos cultura-
les. Pero en este mosaico hacemos asambleas, tomamos decisiones 
colectivas en todos los temas, hablamos, acordamos, colaboramos 
en metas comunes y resolvemos problemas cotidianos. Al mismo 
tiempo, participamos en luchas cercanas o al otro lado del mundo, 
asumiendo que nuestras luchas son compartidas.

Hoy gran parte del barrio está ocupado y habitado. Hay refugiados 
de guerra, exiliados políticos (sobre todo de Turquía y Kurdistán), 
migrantes, familias, ancianos, enfermos, personas sin hogar, con 
adicciones, padecimientos mentales, LGBTQI, activistas, anarquis-
tas, comunistas—personas de todas las nacionalidades y creen-
cias—un mosaico cultural desde abajo.

En 15 años hemos llenado el barrio de vida, convirtiéndolo en la 
mayor comunidad de okupación de Grecia: 400–500 residentes 
permanentes. Nuestra autoorganización responde a necesidades 
reales. Por ejemplo: cuando los niños requieren apoyo escolar o 
actividades, la estructura educativa atiende; cuando se necesita co-
mida, el equipo alimentario actúa.

La Comunidad es el cuerpo colectivo organizado de residentes y 
aliados, unidos orgánicamente en lo práctico, político, estructural, 
aspiracional y fraternal. Es un proyecto social-político horizontal, 
autoorganizado, fundado en los principios de libertad, igualdad, 
autonomía y solidaridad, expresados con autogestión, horizonta-
lidad, toma de decisiones compartida, rendición de cuentas, com-
promiso y participación. Tomamos herramientas del movimiento 
revolucionario más amplio. Lo central: propiedad común de recur-
sos, estructuras e infraestructuras, y resistencia conjunta al Estado, 
capitalismo, fascismo, sexismo y opresión global.



11

Somos una red de personas, relaciones, estructuras e infraes-
tructura basadas en la solidaridad política—no en nacionali-
dad, religión o etnia. Creamos estructuras políticas autónomas 
que garantizan autosuficiencia material relativa, instituciona-
lizadas colectivamente según las capacidades e intereses de 
cada uno. Hemos construido, en términos político-ideológicos, 
una comuna.

En quince años se han creado 22 estructuras autoorganizadas, 
en constante evolución para atender necesidades y capacidades, 
incluidas: Estructura de educación y cuidado infantil, Estructura 
de mujeres, Estructura sanitaria, Biblioteca, Estructura técnica, Es-
tructura juvenil, Estructura de solidaridad internacional, Equipo de 
comunicación, Café comunitario, Cine para todas las edades, Co-
cina colectiva, Panadería, Equipo de guardia, Contabilidad de ali-
mentos, Almacén de muebles y materiales, Centro social, Grupo 
de distribución de alimentos de mercados cercanos, Ropero comu-
nitario, Grupo de asistencia legal, Alojamiento para pacientes y 
acompañantes del hospital oncológico, Cuidado animal, Colectivo 
artístico, Internet comunitario.

Dos ejemplos de nuestras estructuras

Estructura de Panadería
Nuestra primera idea fue el pan (para ustedes la base puede 
ser el maíz; para nosotros, el trigo y la cebada; y para otras 
personas en otras geografías, el arroz). El pan representa a la 
humanidad misma: refleja tanto nuestras muchas similitudes 
como nuestras muchas diferencias. Cada rincón del mundo tie-
ne su propia cultura e historia únicas, así como el pan. Por eso 
decidimos contar nuestra propia historia haciendo nuestro pro-
pio pan—primero para cubrir las necesidades de la comunidad 
y luego para generar un primer ingreso. Así nació la Estructura 
de la Panadería.



12

Fue una de las primeras estructuras que se establecieron dentro 
del barrio de Prosfygiká y poco después se redactó el estatuto de 
la ya organizada Asamblea Okupa de Prosfygika (Sy.Ka.Pro) en 
2012.

Con el paso de los años, nos dimos cuenta de que el proceso 
del pan era algo mucho más grande de lo que inicialmente com-
prendimos. Hay una dinámica que mantiene cohesionada a la co-
munidad; reúne a antiguos y nuevos compañeros en una misma 
“amasada” y, especialmente después de momentos de represión, 
nos da la fuerza y la perspectiva que necesitamos para continuar 
la lucha. Nos permite resistir afirmativamente cuando la barbarie 
nos asfixia.

Hoy, la Estructura de Panadería funciona a diario, elaborando pan 
y diversos productos de panadería, y ha aumentado los puntos de 
distribución fuera del barrio. Es un punto de referencia para la co-
munidad. El acto de muchas manos amasando una misma masa, 
más allá de su aspecto práctico, se ha convertido en un símbolo 
fuerte de lo que es la vida comunitaria y cómo las personas “ama-
samos” juntas los procesos colectivos.

La panadería de Prosfygika se llama Berkin Elvan, en memoria del 
jóven kurdo de 15 años que en junio de 2013 fue golpeado en la 
cabeza por un bote de gas lacrimógeno lanzado por un policía, du-
rante las prolongadas manifestaciones que se llevaron a cabo en el 
Parque Gezi y en la Plaza Taksim de Estambul contra Erdogan. En ese 
momento, Elvan se dirigía a la panadería de su barrio para comprar 
pan.



13

Estructura de Mujeres
(extracto del folleto de la estructura de mujeres)

La Estructura de Mujeres es el segundo órgano decisivo de la co-
munidad, junto con la Asamblea General. Comenzó a funcionar en 
2016 y se relanzó en 2019, inicialmente como un Café de Mujeres, 
un espacio de encuentro para que todas las mujeres del barrio se 
conocieran.

En nuestro barrio había muchas mujeres de todos los rincones del 
planeta, con diferentes idiomas, religiones, culturas, edades, creen-
cias y perspectivas. Éramos mujeres y feminidades cuyas voces a 
menudo nunca se habían escuchado. Teníamos problemas de salud 
sin acceso a la atención médica, problemas familiares o de relacio-
nes, habíamos sufrido o sufrimos conductas abusivas, problemas 
legales y mucho más.

Empezamos a hablar de lo que nos preocupaba y a compartir nues-
tras experiencias, y descubrimos que, aunque éramos muy diferen-
tes, nuestras vivencias eran comunes. La conciencia de las expe-
riencias compartidas por todas las mujeres “desde abajo” y nuestra 
vida cotidiana común en la comunidad fue la base de nuestra orga-
nización colectiva, construida en la confianza y la solidaridad.

Comenzamos a organizar nuestras asambleas con temas y priorida-
des específicas, fijamos objetivos y usamos herramientas y acuerdos 
comunes de la comunidad. Guiadas por movimientos radicales y 
revolucionarios del pasado y del presente, adoptamos herramientas 
y métodos para crear nuestra propia realidad.

En los últimos cinco años, hemos trabajado mucho en problemáticas 
que surgieron en la comunidad basadas en características patriarcales 
y de género. Las herramientas, procesos y métodos que usamos se 
basaron en la responsabilidad colectiva y el compromiso con la resolu-
ción, la no reproducción de las problemáticas y la construcción de una 
percepción común sobre las estructuras patriarcales que todos y todas 
llevamos en actitudes y comportamientos y que debemos desmantelar.



14

Destacamos la cuestión del patriarcado como un problema colecti-
vo, no solo un tema que afecta a una parte (mujeres, feminidades, 
personas queer), y trabajamos conjuntamente con las otras partes 
de la comunidad para colectivizar las herramientas, los procesos 
y, sobre todo, la percepción en relación con qué comportamientos 
y actitudes son problemáticos y patriarcales, y cómo crear un am-
biente donde estas conductas se prevengan desde el principio, sean 
gestionables colectivamente y sean detenidas o expulsadas de la 
cultura colectiva.

Al mismo tiempo, dimos énfasis a nuestro propio empoderamien-
to y al reconocimiento de la asimilación del patriarcado por nues-
tra parte. Apoyándonos unas a otras y asumiendo responsabilidad 
mutua, comenzamos un proceso para explorar las formas en que 
podríamos tomar espacio y avanzar, no de forma competitiva con-
tra la comunidad, los compañeros o las familias, sino reforzando y 
promoviendo nuestro empoderamiento colectivo.

Nuestra percepción común ha sido y sigue siendo que no basta con 
reconocer y señalar las conductas patriarcales que recibimos; es 
una prioridad para nosotras no reproducir la misma cultura que nos 
oprime y socava, hacer un trabajo interno común, cuestionar roles 
dados e internalizados, cambiar y promover una nueva propuesta 
de vida colectiva.

Para nosotras, en la Comunidad Okupa de Prosfygiká, esta pro-
puesta es nuestro propio marco, que impregna cada aspecto de la 
vida cotidiana: desde la colaboración en las tareas comunes hasta 
los procesos colectivos de crítica y autocrítica; desde cómo construi-
mos relaciones hasta la participación y nuestro rol en las luchas; 
desde el reconocimiento común y la solución de problemas hasta 
la conformación de una cultura colectiva diferente, contra la domi-
nante.

Como Estructura de Mujeres reconocimos desde el principio que no 
existe libertad personal sin lucha colectiva y sin costo. Decidimos es-
tar en la primera línea contra todo lo que oprime y socava nuestras 



15

vidas y dignidad. Por eso, hemos participado en una serie de luchas 
sociales, acciones de solidaridad, marchas, intervenciones y con-
centraciones, y apuntamos a fortalecer aún más nuestra presencia 
en las luchas sociales y nuestras conexiones con otras organizacio-
nes y colectivos de mujeres y feminidades.

Un paso hacia esa apertura fue la creación del espacio físico de la 
Estructura de Mujeres: un apartamento doble en el barrio de Pros-
fygiká, acondicionado para albergar todas nuestras actividades y 
necesidades comunes. Desde el espacio para nuestras asambleas, 
proyecciones de películas, eventos y celebraciones, hasta la cocina 
para cocinar colectivamente y preparar productos artesanales para 
nuestra economía interna, y el alojamiento para mujeres y femini-
dades en necesidad, la “casa doble” fue nuestra primera respuesta 
a nuestras necesidades y un paso para compartir la experiencia y la 
vida colectiva con otras compañeras.

 

Todas nuestras estructuras son autónomas pero no independien-
tes. Cada una tiene su propia asamblea, miembros, responsables 
y tesorería, pero todas están orgánicamente conectadas entre sí y, 
por supuesto, con la Asamblea General de la Comunidad, que es 
el órgano general decisorio donde se discuten los temas y propues-
tas de las estructuras y se toman todas las decisiones. La segunda 
asamblea con poder decisorio es la asamblea de la estructura de 
mujeres, que puede decidir de forma autónoma en varios asuntos, 
informando naturalmente a la Asamblea General y conformando 
sus decisiones.

Las estructuras, infraestructuras y todo el material en ellas existen 
bajo un régimen de propiedad común. En esencia, todo excepto las 
personas es estructura e infraestructura colectiva. Su gestión es res-

Estructura Administrativa



16

ponsabilidad especial de los grupos de trabajo y estructuras com-
petentes, así como responsabilidad general de la Asamblea Okupa 
de Prosfygiká (Sy.Ka.Pro).

Cada año tenemos un proceso de rendición de cuentas periódico 
(o pequeño) y cada dos o tres años un gran proceso de rendición 
de cuentas (congreso), durante el cual evaluamos el período ante-
rior y elaboramos el plan estratégico para el siguiente. Estos son 
nuestros procesos más importantes, cuyas decisiones son vincu-
lantes a nivel comunidad, estructura/infraestructura y miembros. 
Estos procesos duran aproximadamente un mes y tienen la forma 
de un congreso.

Toda la Comunidad es responsable de la actividad de cada uno de 
sus miembros, y cada miembro es responsable de la actividad de 
la Comunidad. Esto se expresa prácticamente como el resultado 
de la armonía y la solidaridad que debe existir entre los miembros 
de una cooperación libre. La Comunidad tiene el deber de formar 
política, moral y prácticamente a cada miembro para que realice 
lo mejor de sus capacidades. Adicionalmente, y desde esta pers-
pectiva, la Comunidad entiende la iniciativa y autonomía como 
fuentes, catalizadores y motores de la unidad colectiva. La par-
ticipación y función de cada individuo se juzga inicialmente por 
el propio individuo y luego por el cuerpo colectivo político/deci-
sorio, conforme a las necesidades y capacidades colectivamente 
reconocidas. Los compañeros y compañeras de la asamblea y la 
Comunidad Okupa de Prosfygiká deben aportar según su capa-
cidad y compartir la carga de responsabilidades en la medida de 
lo posible, rompiendo la delegación y la acumulación excesiva de 
trabajo en compañeros individuales. Todo lo anterior se juzga des-
de y dentro del cuerpo comunitario colectivo.



17

Después del gran proceso de rendición de cuentas de 2021, la 
Comunidad Okupa de Prosfygiká decidió que era hora de am-
pliar su apertura hacia el exterior. El nivel de autoorganización, 
las personas que la conformaban, así como las condiciones y la 
coyuntura exigían esta apertura. En esa dirección, entre otras de-
cisiones, se decidió crear la Plataforma de la Unión Confederada 
como el brazo político de la Comunidad, así como la creación del 
Comité para la promoción y defensa de la Comunidad Okupa de 
Prosfygiká y su memoria colectiva, como el órgano “diplomático” 
de la Comunidad.

Actualmente, la Comunidad Okupa de Prosfygiká, desarrolla, au-
toorganiza, crea, resiste y lucha sobre tres ejes/pilares: la Comuni-
dad, la Plataforma de la Unión Confederada y el Comité. Estos tres 
pilares, aunque autónomos, están interconectados, se complemen-
tan y se interrelacionan tanto entre ellos como con el movimiento 
y diversos grupos sociales tanto en Grecia como en el exterior. Si 
alguna parte de este sistema triádico presenta debilidades o proble-
mas, toda la Comunidad se ve afectada y debilitada.

La Comunidad es el “pilar social” de nuestro proyecto. Es la base 
social que vive y se autoorganiza en el espacio liberado del barrio 
de Prosfygiká y más allá, respondiendo a las necesidades de sus 
miembros, construyendo sus estructuras e infraestructuras y estruc-
turando las relaciones entre sus miembros, residentes, solidarixs y 
amigxs. La Comunidad, sin destacarse ni prevalecer sobre la Plata-
forma y el Comité, es la base de este tríptico, avanzando de manera 
equivalente y autónoma junto a los otros dos pilares, apoyándolos 
y siendo apoyada por ellos.

La Plataforma de la Unión Confederada es la propuesta política de 
la Comunidad Okupa de Prosfygiká. Realizó su primera apertura 
en 2022 y diversas colectividades e individualidades de Grecia y el 
exterior participan o cooperan con ella. La Plataforma es el medio 

Comunidad – Plataforma – Comité



18

a través del cual distintos grupos, colectividades e individualidades 
se conectan y colaboran bajo la base del confederalismo, promo-
viendo amplias colaboraciones basadas en las necesidades de las 
bases, organizando estructuras comunes, redes e infraestructuras, 
y construyendo sobre las diferencias entre sociedades y movimien-
tos, reconociendo que la diversidad es lo que genera y crea. Es el 
principal medio por el que la Comunidad se relaciona, coopera 
e interactúa con otros sectores del movimiento amplio, coordi-
nándose para nuestras luchas comunes y creando relaciones de 
diferentes niveles, ya sean tácticos, estratégicos o programáticos, 
según el nivel de acuerdos y convergencias entre los grupos que 
la conforman.

El tercer pilar de la Comunidad Okupa de Prosfygiká es el Comité 
para la promoción y defensa de la Comunidad y su memoria co-
lectiva, que funciona como el órgano “diplomático” de la Comu-
nidad. Fundado en 2023, en el Comité participan abogados, ar-
quitectos, ingenieros civiles, periodistas, geógrafos, historiadores, 
urbanistas, fotoperiodistas, entre otros, con la tarea principal de 
crear y promover la campaña #saveprosfygika. La campaña bus-
ca apoyar la lucha por la verdadera preservación de los edificios 
de Prosfygiká así como de la Comunidad con su gente, y también 
salvaguardar la memoria histórica que la autoridad ha mutilado y 
distorsionado durante mucho tiempo. Los ejes principales del Co-
mité son, por un lado, la promoción de la Comunidad y la colabo-
ración con amplios sectores y grupos de la sociedad en Grecia y en 
el extranjero, y por otro, el diseño del plan de restauración y man-



19

tenimiento de los edificios del barrio basado en las necesidades de 
los residentes, así como la implementación del plan con nuestros 
propios medios. En este marco, y dado que el pilar fundamen-
tal de la Comunidad es el internacionalismo y la solidaridad in-
ternacionalista, participando en luchas internacionales y con una 
importante red de internacionalistas que viven en la Comunidad 
o colaboran desde sus propias geografías, ya se ha creado un co-
mité internacionalista correspondiente que gestiona la campaña 
#international saveprosfygika, basándose y trabajando sobre los 
ejes del Comité mencionados, pero a nivel internacionalista.

 

Relaciones – Problemáticas – Herramientas 
Justicia Transformadora
(Fragmento del folleto de la estructura de mujeres)

Todo sistema autoorganizado, para poder existir bajo los térmi-
nos mencionados, se basa en un sistema de justicia que se for-
ma dentro de él. La justicia refleja en cada momento la cultura 
y moral predominantes de cada sociedad/comunidad, al mismo 
tiempo que las moldea y es moldeada por ellas. En los siste-
mas autoorganizados, la organización de las personas comienza 
desde abajo, con el requerimiento básico de la convivencia, la 
cohesión y la perspectiva del cuerpo colectivo. Por lo tanto, la 
justicia misma se basa en valores y evoluciona dialécticamente 
junto con la cultura global. Toma forma con los primeros acuer-
dos comunes entre las diferentes partes para la conformación 
del colectivo, que es la base de la autoinstitución. Se trata de un 
proceso dinámico que, a medida que evoluciona de lo formal a 
lo sustancial, se cristaliza en esta cultura revolucionaria descrita 
anteriormente.

En todos los movimientos y proyectos revolucionarios, tanto del pa-
sado como del presente —como el Movimiento de Libertad Kurdo y 
las Comunidades Zapatistas— un denominador común de sus sis-



20

temas de justicia es la concepción respecto al tratamiento de com-
portamientos problemáticos. No operan con términos de exclusión, 
sino que ponen énfasis en el manejo colectivo, la participación en 
la resolución y la transformación según los términos de la comu-
nidad. Tomando ejemplos de estos proyectos, hemos desarrollado 
una mentalidad similar adaptada a nuestra propia situación. La 
comunidad ha desarrollado su propio sistema de justicia, y las mu-
jeres y feminidades de la Comunidad tenemos un papel central en 
la realización y promoción de esta justicia. Reconocemos que esta 
responsabilidad recae más en nosotras, ya que siempre las mu-
jeres y feminidades somos las partes más injustamente tratadas y 
oprimidas de cada sociedad. Si no nosotras, ¿quién?

Partimos de la comprensión de que nuestras problemáticas tienen 
una base común dado que somos educados por el mismo sistema. 
Las cuestiones principales que identificamos como problemáticas 
provienen de la cultura dominante del individualismo y la compe-
tencia y se expresan como: subestimación, manipulación, sepa-
ración del yo del colectivo, imposición de límites y filtros indivi-
duales, comportamientos dominantes, hegemónicos y autoritarios, 
elitismo, instrumentalización, objetivación y sexualización de otras 
personas, discriminación y opresión de género, cerradez, sumisión, 
delegación, negación de responsabilidad y compromiso.

Una característica básica de las problemáticas, ya sean automa-
tismos o negación consciente, es la reproducción de la cultura do-
minante del individualismo y el privatismo. Así, se crea ese gran 
“yo” que aleja a las personas de la colectivización y la comunidad, 
impidiendo la creación de vínculos genuinos entre ellas en térmi-
nos horizontales. Si al mismo tiempo que los individuos quieren 
involucrarse en cuerpos colectivos insisten en mantener este “yo,” 
entonces utilizan instrumentalmente el terreno socavando la auto-
determinación del cuerpo colectivo.

Cualquier proceso de reconocimiento y resolución de una proble-
mática es, en realidad, un acto menor o mayor de impartición de 
justicia dentro del marco colectivo. En este sentido, el cuerpo colec-



tivo que constituye la Comunidad es el único que tiene la respon-
sabilidad, el deber y la autoridad para hacerlo. Por ello, siempre se 
realiza con base en criterios colectivos, que son nuestros mismos 
acuerdos, y comienza con el proceso de crítica. Al restaurar los 
acuerdos comunes, podemos reconocer colectivamente qué com-
portamientos y actitudes promueven los acuerdos y la perspectiva 
común y cuáles no.

El proceso de deconstrucción de las características que construyen 
las problemáticas del individuo es el proceso de crítica-autocrítica. 
Para que comience tal proceso, la persona debe primero querer 
trabajar en esta deconstrucción. Luego debe aceptar que es, más 
o menos, producto de este sistema y por tanto carga la cultura 
dominante, y naturalmente reconocer el cuerpo colectivo y querer 
ser parte de él.

El desplazamiento desde el comportamiento problemático presu-
pone el compromiso con el proceso colectivo de resolución, basa-
do en la lógica de que toda problemática es parte de nosotros y 
con el reconocimiento de la responsabilidad colectiva. Porque cada 
vez que una problemática encuentra espacio para desarrollarse, 
significa que el cuerpo colectivo permitió que esto sucediera; por 
lo tanto, la responsabilidad es colectiva y la resolución se aborda 
colectivamente. Cuando alguien critica a otra persona, automá-
ticamente se compromete a no reproducir la misma conducta o 
actitud para que la crítica tenga un impacto práctico y no quede en 
un plano teórico.

Los procesos de autocrítica y crítica son herramientas básicas para 
afrontar las problemáticas y la evolución tanto del individuo como 
de todo el cuerpo colectivo. A través de la crítica, que puede ori-
ginarse en una conducta de un miembro, toda la Comunidad re-
conoce y trabaja en los mismos asuntos. Todo este proceso es un 
movimiento colectivo durante el cual posiciones, actitudes y per-
cepciones se desplazan continuamente hacia una perspectiva com-
partida. Por tanto, se transforma el marco general de referencia 
dentro del cual se define la justicia. La crítica no se realiza con base 

21



en filtros personales, simpatías/antipatías, proyecciones, generali-
zaciones, etc., ni tampoco en marcos de canibalismo, sino que es 
un proceso comunitario, político y en evolución que toma en cuen-
ta a cada individuo, las condiciones, las dinámicas y la salvaguarda 
de la Comunidad misma.

Para poder hablar de procesos revolucionarios radicales, estos no 
pueden ser lineales ni estáticos. Entendemos múltiples niveles den-
tro de los niveles evidentes. Así, las etapas de este camino, aunque 
se apoyan en una base y una perspectiva revolucionaria, no son 
ni predeterminadas ni inmutables, sino que evolucionan dialéc-
ticamente junto con los distintos niveles que conquista el cuerpo 
colectivo.
 

Represión y defensa de la comunidad
Autodefensa social.
 
La represión es el mecanismo que las autoridades usan para aterro-
rizar, controlar, dirigir e inmovilizar a las sociedades. Los métodos 
son muchos y pueden ser tanto directos como indirectos.

En la era del neoliberalismo, el mecanismo de represión tiene 
como centro la misma cultura que produce su sistema y que con-
duce al individuo hacia un completo individualismo. La “ideolo-
gía” de “me como a mi vecino,” “soy el mejor,” “consigo lo bue-
no,” “que se hundan todos mientras mi casita esté bien,” “yo me 
arreglo,” la ideología del individualismo, que educa al individuo 
desde que nace y que impregna a las sociedades en su conjunto, 
es probablemente la más inteligente que las autoridades han uti-
lizado a lo largo de los siglos. El individuo aislado, lejos de la vida 
colectiva y siendo anulado, lucha por sobrevivir y no por vivir, y el 
miedo se instala profundamente en él. No es necesario que las 
fuerzas de represión vengan a amenazarlo, aterrorizarlo o inmo-
vilizarlo... el miedo se ha vuelto uno con el individuo. La narrati-

22



va de que el sistema y el aparato estatal son invencibles y nadie 
puede enfrentarlos crea una psicología de derrota. Así, sociedades 
enteras observan pasivamente cómo la vida pasa a través de sus 
días insoportables.

Los movimientos, como partes de las sociedades educadas dentro 
de la cultura neoliberal, no pueden sino haber incorporado el in-
dividualismo y todo lo que ello conlleva. Por un lado, la represión 
ampliada con medios materiales (heridas, encarcelamientos, etc.) y 
por otro, la asimilación de la narrativa estatal dentro de los movi-
mientos que crea una cultura de falta de perspectivas y así abre el 
camino a la auto-limitación y la sumisión, quizás la peor forma de 
represión.

Para luchar, se necesita un comportamiento colectivo, una perspec-
tiva que te dé motivación para la lucha. Pero para poder estar jun-
tos colectivamente, también necesitas una demanda colectiva para 
el ahora y para el mañana. Cómo tu lucha afecta a tu vecino y la lu-
cha de tu vecino es también la tuya. Esto es un elemento importante 
para crear una visión común y la vida que deseas vivir. Ya que la 
vida incluye a otras personas, otras formas de vida y la naturaleza, 
el objetivo es una sociedad donde puedas vivir bien, una sociedad 
con libertad. Pero, ¿cómo puede uno ser libre viviendo entre perso-
nas no libres? La libertad es una conquista colectiva y sólo entonces 
es verdadera libertad. De lo contrario, la libertad individual es una 
falsa realidad, ya que la libertad del individuo o de grupos, clases, 
estados, etc., se basa en la opresión de otros.

A lo largo de diferentes contextos históricos, entre las batallas del 
hombre contra el poder, entre la lucha de clases y estados, y entre 
la barbarie de las guerras, la primera imagen que nos viene a la 
mente y refleja la fuerza del cuerpo colectivo y la lucha es la Co-
muna. Allí, la resistencia, la defensa y la lucha crecen cada día, 
y mientras construimos nuestro mundo dentro del suyo, ganamos 
terreno — no terreno material sino el terreno de otra ética, cultura 
y conciencia. Allí, la imaginación encuentra su espacio físico y se 
vuelve realista.

23



Tal expresión de imaginación realista es nuestra Comunidad. Aquí, 
a través de nuestra vida diaria y cómo cubrimos nuestras necesi-
dades, cómo manejamos nuestras estructuras, cómo estamos en la 
calle, cómo nos apoyamos unos a otros, cómo construimos nues-
tra cultura común, cómo defendemos cada elección, cada decisión, 
cada pequeño pedazo dentro del todo… y cómo reconocemos final-
mente todo esto como parte del conjunto. Porque cada piedra no es 
solo una piedra, un pan no es solo un pan, un columpio de goma 
no es solo un columpio, un niño matriculado en la escuela vecina 
no es solo un niño... Todo esto junto y cada uno por separado son 
partes pequeñas y grandes del corazón de cada persona y juntos, el 
comienzo y la base de nuestra autodefensa.

Tales mundos son peligrosos para el estado y para las autorida-
des, y por eso el barrio de Prosfygiká, que son la cuna de este 
mundo diferente, están bajo amenaza y represión constantes, 
que no hacen más que intensificarse. Más que en cualquier otro 
momento, el barrio de Prosfygiká corre peligro ahora, y con ellos 
el terreno natural que será entregado a empresas, sean estata-
les o privadas, pero también el terreno que, aunque podríamos 
llamar imaginario, es tan real como el deseo constante del hom-
bre por un mundo justo. La furia de las élites dominantes por 
ganancias y más ganancias es implacable, porque bajo el manto 
de la gentrificación y la renovación, devoran tierras, playas, par-
ques, colinas, casas y cualquier cosa que pueda dar beneficios, y 
no dudan en asesinarnos con supuestos accidentes y destrucción 
ambiental, mientras detrás están sus políticas criminales. Vemos 
cómo saquean todo lo que puede darles beneficios y atacan todo 
lo que puede resistirse a sus planes — casi todos los okupas han 
sido desalojados. El barrio de Prosfygiká combina ambas cosas: 
son tierra para explotación económica y centros de lucha. Una 
“doble agresión”.

Sin embargo, la Comunidad resiste firmemente, se fortalece, con-
tinúa organizándose, desarrollándose, creando nuevas estructuras 
y defendiendo cada centímetro de su espacio liberado, así como 
cada idea, expectativa y perspectiva construida a través de horas 

24



interminables de asambleas, discusiones, trabajos colectivos, pre-
ocupaciones por el mañana y batallas cuerpo a cuerpo contra las 
fuerzas represivas.

Frente al ataque frontal del estado, necesitamos organizarnos con 
planificación central y no seguir los acontecimientos en procedi-
mientos de emergencia. Es una necesidad urgente coordinar todas 
las partes atacadas, dejando atrás las lógicas de solidaridad selecti-
va y de grupos de afinidad, en un proceso abierto que tenga como 
objetivo nuestra continuidad política y física, la reocupación de es-
pacios liberados, la territorialización de las luchas y la introducción 
de nuevos mundos en nuestros procesos.

El internacionalismo, como postura política, cultura y práctica, ha 
sido desde el principio un componente fundamental de la Comuni-
dad Okupa de Prosfygiká. Ya desde sus primeros pasos, la Comuni-
dad se constituyó sobre una gran variedad de nacionalidades, len-
guas, religiones y lugares de origen de refugiados y migrantes—es 
decir, sobre la base del más amplio internacionalismo.

Desde sus inicios, la Comunidad también construyó lazos con or-
ganizaciones políticas y revolucionarias de refugiados de Turquía y 
Kurdistán; colaboró con ellas, entabló debates y mostró solidaridad. 
El primer cartel de la Comunidad Okupa de Prosfygiká fue en solida-
ridad con dos refugiados políticos, miembros del MLKP, que estaban 
amenazados con ser extraditados a Turquía por el Estado griego.

En 2015, los primeros miembros de la Comunidad viajaron a Roja-
va (noreste de Siria) en el marco de la solidaridad internacionalista 
revolucionaria con el Movimiento de Liberación Kurdo y lucharon 
contra el Estado Islámico. Estos viajes continuaron en 2017, hasta la 
caída de la capital del Estado Islámico, Raqqa, y durante la resisten-

Internacionalismo

25



cia en Afrín, donde cayó como mártir nuestro compañero islandés 
y miembro de la Comunidad y del Enlace Revolucionario de Solida-
ridad Internacionalista, Haukur ‘Spark’ Hilmarsson. La Comunidad 
también ha contribuido con dos combatientes gravemente heridos 
a la revolución de Rojava. Los viajes a Rojava por parte de la Comu-
nidad continúan hasta hoy.

Asimismo, en conexión con el Movimiento de Liberación Kurdo, la 
Comunidad participa activamente en “Rise Up for Rojava”—una red 
de solidaridad de colectivos por la revolución en Rojava—, así como 
en la Academia de la Modernidad Democrática y en la Plataforma 
de los Pueblos, que promueven la solidaridad internacionalista con 
el movimiento kurdo y construyen relaciones basadas en una cultu-
ra internacionalista, acción común y solidaridad entre decenas de 
colectivos participantes.
Al mismo tiempo, a lo largo de todos estos años, la Comunidad 
Okupa de Prosfygiká ha expresado su compromiso con la solida-
ridad internacionalista, luchando y apoyando con diversos medios 
tantos frentes como sea posible en todo el mundo. Ya sea con los 
movimientos en Europa, con la resistencia en Palestina o, por su-
puesto, con la lucha de los compañeros zapatistas—de quienes in-
cluso hay una referencia en nuestro marco organizativo y funcional. 
Sabemos bien que, tanto mediante nuestras luchas en nuestras pro-
pias geografías como a través del internacionalismo, apoyando por 
todos los medios posibles y dando luz a nuestras luchas comunes 
en cada rincón del planeta, mantenemos vivas las llamas dispersas 
de la revuelta.

“Nadie solo, sola, soloa.”
 

26



Está claro que si, en condiciones de colapso social y avance de las éli-
tes dominantes, los movimientos y las fuerzas radicales no presentan 
posiciones claras y propuestas en el campo de la lucha social y la Ter-
cera Guerra Mundial, el espacio del imaginario político será ocupado 
ya sea por fuerzas burguesas-liberales o por fuerzas reaccionarias, 
nacionalistas, fascistas y tradicionalistas, que ya están en conflicto 
existencial entre sí. Además, si no asumen y se comprometen con 
iniciativas combativas y costosas, autosacrificadas para defender la 
sociedad asediada y especialmente sus partes más vulnerables, este 
enorme vacío político que emerge a nivel global seguirá siendo cu-
bierto por la dominación de la ocupación de la OTAN y la implicación 
activa en los engranajes de la Tercera Guerra Mundial.

Por difícil que sea la situación, es aún más importante que estas 
respuestas provengan de los oprimidos y luchadores y de cuerpos 
colectivos organizados. La apertura de una lucha amplia y gene-
ral de autoorganización, solidaridad social, autodefensa colectiva 
resistente y contraataque, que vuelva a poner en la arena de la 
dialéctica social las demandas radicales, liberadoras, igualitarias 
y solidarias, se vuelve imperativa. Junto a esto, también surge la 
necesidad urgente de una campaña colectiva y general de desper-
tar, re-iluminación y reagrupamiento de todos los sectores sociales 
atacados, hacia una nueva perspectiva y dirección renacentista.

Todo esto apunta a formar una base común de convergencias y 
acuerdos vinculantes, al menos a un primer nivel, sobre posiciones y 
propuestas para construir planes y estrategias comunes. Para resol-
ver problemas sociales desde diferentes fuerzas que se expresen de 
manera equitativa y autónoma a través de un polo unificado, plura-
lista de poder físico y político, en varios niveles de vida y lucha. Un 
polo autónomo capaz de plantear, con una mirada internacionalista, 
cuestiones de poder social y político, a nivel social, económico y po-
lítico, esta vez desde la perspectiva de las sociedades y sus gentes.

Epílogo
(extracto del folleto de la plataforma…)



La hegemonía del liberalismo burgués sobre el imaginario social 
ha desconectado al hombre moderno no solo de su entorno social, 
sino también de sí mismo. Esta toma de conciencia expresa aún 
más claramente la contradicción principalmente de los movimientos 
occidentales contemporáneos y del hombre moderno, condensan-
do toda la tragedia de la existencia. Los movimientos occidentales, 
aunque continúan existiendo como cuerpos colectivos bajo un ré-
gimen de libertad política formal general, sobreviven bajo marcos 
asfixiantes de vigilancia y represión preventiva, conduciéndolos la 
mayoría de las veces a abandonar su perspectiva radical e inte-
grarse en el activismo liberal débil, la asimilación, la urbanización 
y, en última instancia, la introversión político-micropolítica. En de-
finitiva, si queremos existir como sociedades, debemos resistir; y si 
queremos resistir, debemos asumir la responsabilidad histórica de 
levantarnos y revolucionar.

Basándonos en todo lo anterior, subrayamos la necesidad de cons-
tituir una plataforma general, multinivel y confederada de organi-
zación, encuentro, aglutinamiento y colectivización, de un espectro 
lo más amplio posible del movimiento, para activar una campaña 
a largo plazo de movilización inmediata y masiva. Una plataforma 
general, confederada y unitaria de posiciones y propuestas de lucha 
liberadora, con el propósito y objetivo de realizar un movimiento 
social y político y un programa de solidaridad social, igualdad eco-
nómica, libertad política y ecología, basado en una dirección políti-
ca autónoma e internacionalista.

Las sociedades y los movimientos tienen la responsabilidad de cu-
brir un enorme vacío social y político, constituyendo un polo revolu-
cionario opositor moderno y autónomo, que vuelva a plantear en el 
campo social una propuesta de lucha social radical, acrática, anti-
capitalista, antiimperialista, anticolonial, antipatriarcal, internacio-
nalista y ecológica. Una propuesta que vuelva a llevar a la sociedad 
y a los movimientos a las calles para la caída del régimen, cons-
truyendo al mismo tiempo un nuevo imaginario social y un nuevo 
mundo material.



Edición Julio 2025
Atenas - Grecia

Blog: https://sykaprosquat.noblogs.org
Correo electrónico: sykapro_squat@riseup.net 

Twitter: @Prosfygika



¿Cómo, entonces, pasas de la imaginación a la acción? ¿Cómo se 
vuelve lo imaginario realista? Las respuestas no son fáciles porque se 
necesita una contra-propuesta frente a lo ya existente. Sin embargo, 
la autoorganización de manera natural encuentra su camino, y así 
las respuestas giraban constantemente en torno a las palabras 
“estructuras” e “infraestructuras”.

El barrio de Prosfygiká es una respuesta práctica a las condiciones 
sociales y económicas impuestas por la dominación. Las estructuras, 
las infraestructuras y todo material dentro de ellas existen bajo un 
régimen de propiedad comunal. En esencia, todo excepto las personas 
constituye estructura e infraestructura.

No vemos nuestro proyecto como una isla de libertad, ni tenemos tales 
ilusiones. Somos parte de las luchas de clase, sociales e internacionalistas, 
y vemos la auto-institución, la autogestión y la autoorganización como 
el único camino frente al estado y el capitalismo.

Hemos tomado la decisión de quedarnos, luchar y resistir por nuestras 
casas, por nuestra comunidad, por otro lugar liberado, y lo haremos 
hasta el fi nal.


